
1 
 

Copyright 2026© www.kriyayogadebabaji.net por Nityananda 
 

 

 

 
 
 

 
  

Volverse "pobres de espíritu", 
por Nityananda 

  
 
Bienaventurados los pobres en espíritu, porque de ellos es el reino de los cielos 
– Mateo 5:3 
 
Abandona tus tendencias latentes, como un pájaro que desea ver el cielo 
rompe el huevo que le encierra y sale volando - Yoga Vasishtha 
 
 
Para alcanzar la bienaventuranza (gozo) de la pobreza de espíritu, el silencio 
mental es el principio. Este silencio se alcanza no al intentar reprimir los 
pensamientos, sino desarrollando la consciencia del Testigo: la mente genera 
pensamientos, pero el yogui no es arrastrado por ellos al aceptarlos pero no 
seguirlos. Al hacerlo así lentamente va emergiendo un espacio (el Vidente, con 
palabras de Patanjali) en el que uno presencia los pensamientos pero no los 
genera ni los desarrolla. Y ahí va surgiendo un silencio mental, como el sol que 
se filtra a través de las nubes. 

http://www.kriyayogadebabaji.net/


2 
 

Copyright 2026© www.kriyayogadebabaji.net por Nityananda 
 

 
Luego está crear el silencio emocional, que es algo más complejo. ¿Te has 
preguntado en qué gastas tu energía emocional? Algunos ejemplos: política, 
deportes, sexo, redes sociales, series de televisión, comida... 
 
Igual que el estado mental de un yogui es el silencio, el estado emocional de un 
yogui es de calma serena... y gozo. Pero los dos son genuinos y naturales, no 
una forzada impostura de alguien que quiere "ser espiritual". ¿Cómo se llega a 
ese estado? 
 
A ese estado emocional de calma y gozo no se llega de forma permanente y 
definitiva a menos que logremos la realización del Ser. Pero con nuestra 
práctica yóguica (sadhana) mantenida nos vamos acercando a esa realización.  
 
 
Llevando el Testigo a la vida 
 
Cuando uno practica de forma comprometida la meditación puede experimentar 
calma y gozo. El desafío sería prolongar este estado a la vida ordinaria. Y la 
pregunta sería ¿por qué se pierde este estado? 
 
Nuestras tendencias emocionales personales nos hacen gastar energía 
emocional en cosas diversas. Nuestro cuerpo emocional está convencido de 
que la vida sin subidas y bajadas emocionales no tiene sentido, y busca 
experimentar estímulos intensos y sus recompensas emocionales, sean las que 
sean. 
 
El yogui utiliza la consciencia del Testigo para descubrir esos enganches 
emocionales, y aplica el desapego para ir dejando partir estas tendencias. El 
trabajo se hace más intenso cuanto más intenso es el compromiso del yogui 
por la realización del Ser. Este compromiso nace del discernimiento lúcido, y a 
menudo, del desencanto, tras experientar la impermanencia de todas las cosas 
de la vida. Otra motivación para el compromiso yóguico es haber 
experimentado, aunque sea brevemente, el gozo del Ser, lo que motiva al yogui 
a volver a vivirlo. Según los yoguis realizados esto gozo es mil veces superior a 
los placeres emocionales; dicen que el gozo que buscamos en ellos es en 
realidad el gozo del Ser. "Dios es gozo siempre renovado" del cual nunca te 
cansas, decía P. Yogananda. 
 
Se cuenta que Babaji sólo aceptaba como discípulos a aquellos que estaban 
dispuestos a renunciar a todo con el fin de alcanzar la Divinidad: ‘Ofrece la 
llave de Kriya sólo a chelas cualificados’, dijo Babaji. ‘Quien se comprometa a 
sacrificarlo todo en la búsqueda de la Divinidad, es apto para desentrañar los 
últimos misterios de la vida gracias a la ciencia de la meditación’ (Autobiografía 
de un yogui). Realmente hay pocos que estén ahí, pero la práctica de Yoga, 
por pequeña que sea, puede ser igualmente un bálsamo para todos. Y tras el 
ruego de Lahiri Mahasaya, Babaji accedió a que le entregase el Kriya "a todos 
los buscadores, aunque al principio no puedan comprometerse a una renuncia 
interior completa". 

http://www.kriyayogadebabaji.net/


3 
 

Copyright 2026© www.kriyayogadebabaji.net por Nityananda 
 

 
El yogui dedicado va descubriendo en qué gasta su energía emocional y se va 
desapegando de ello; es decir, decide conscientemente no poner ahí más 
energía. Cuando hace esto se puede sentir más pobre, vacío, pero al tiempo 
ese espacio libre va siendo ocupado por la calma y el gozo del Testigo, del Ser, 
que no depende de las circunstancias externas. 
 
 
La sadhana real es la que transforma 

 
Jesús representó en su vida el ejemplo de la entrega de las propias tendencias 
a una consciencia superior, el Padre. Destacó el compromiso que hace falta 
para transformar la consciencia ordinaria del ego y renacer en la consciencia 
superior del Reino de los Cielos. Su afirmación "es más fácil que un camello 
pase por el ojo de una aguja que un rico entre en el reino de los cielos" (Mateo 
19:24) es una advertencia sobre el poder limitante de los apegos. 
 
Este proceso de desapego de las propias tendencias emocionales por 
supuesto lleva tiempo, tiempo de sadhana, la sadhana real. Hay muchos tipos 
de tendencias, algunas fáciles de superar, y otras que el yogui siente que son 
imposibles de superar – de ahí la necesidad de la gracia del Satgurú. Algunas 
tendencias son útiles porque apoyan la realización del Ser: la devoción, la auto-
disciplina, la afición por lecturas espirituales... 
 
Las prácticas diarias de Kriya Yoga sostienen este proceso. Algunas de ellas 
son fundamentales y crean una base para el sendero: la meditación Shuddi o 
desapego, la práctica del testigo o Nityananda Kriya, los mantras, y sobre todo 
Kriya Kundalini Pranayama, que redirige la energía vital, sacándola de nuestros 
patrones emocionales habituales y llevándola a nuestros centros de 
consciencia o chakras. Las 18 posturas, de otra forma, crean un efecto similar.  
 
Y además de las técnicas, resulta fundamental cultivar las prácticas de la 
entrega y del Karma Yoga; éstas son, respectivamente la entrega consciente 
de los propios actos, reacciones y vida al Divino, y el trabajo ofrecido como 
servicio al Divino. Juntas, liberan la energía del ego y la ponen al servicio de 
propósitos superiores. La séptima meditación para contactar con Babaji y otras 
meditaciones pueden inspirar y guiar estos propósitos. 
 
El Yoga no trata de ser "espiritual", trata de realizar la "bienaventuranza": el 
gozo inefable del Ser, hasta que moremos en él, nuestra naturaleza real. El 
Yoga es el proceso de transmutación interna que nos lleva hasta ahí. 
 
 
* Más información sobre la transmutación de las emociones en el libro 
"Avanzando en el Yoga". 
 

http://www.kriyayogadebabaji.net/
https://www.kriyayogadebabaji.net/lista7Libro.htm

